
 

 

 ( یا سه ی مقا یو اهل سنت )بررس  عهیش ی ثی در متون حد)ص(  اکرم امبریپتصویر  

 

 ران یو مذاهب، قم ،ا  انیاد ،دانشگاهیشناس عه یگروه ش ،ی دکتر یدانشجو :  پوربدخشان یمحمد عل . 1

 رانی ، او مذاهب، قم انیدانشگاه اد ،ی شناس عه یدانشکده ش ،یشناس عه یگروه ش اریدانش*: نژاد یمحمد غفور. 2

 رانی، او مذاهب، قم  انیدانشگاه اد ،یشناس عه ی دانشکده ش ،یشناس عه یگروه ش  اریاستاد: مظفر  یمحمد حسن محمد. 3

 

 ghafoori@urd.ac.ir* ایمیل نویسنده مسئول: 

 

 چکیده
. با  کنندیم یمس لمانان معرف  یو اجتماع یخانوادگ  ،یابعاد فرد یو جامع برا  نیراس ت ییاکرم)ص( را به عنوان الگو  امبریو اهل س ن،، پ  عهیش   یثیو منابع حد میقرآن کر

حض رت در   ره شه آید کهمواردی به شش م می  س ن،،اهل کردیمهم وجود دارد: در رو اریتفاوت بس   کی ر،یتص و  نیا میدر ترس    نیقیفر کردیرو  ریگوجود اش ترا  شش م

  ر یکرده تا وجوه اش ترا  و افترا  در تص و   س هیو مقا  یمعتبر دو گروه را بازخوان ثیاحاد  ،یلیو تحل  یفیتوص   کردیپژوهش با رو نیا  .ش ودیم  صیمذکور تنق  یهانهیزم

  ن،، س  اهل  ،یعیش   کردیدر رو امبریپ ریتص و   یدر باب شگونگ  یاس ، که در قالب س وا ت نیقیفر کردیرو انیتفاوت م  ییپژوهش، شرا  یکند. مس ئله اص ل یرا بررس    ینبو 

 امبریاس ،(، پ  یفرامذهب  یو الگو  ییگرا)که محور هم نیقیمش تر  فر کردیکه در رو  دهدینش ان م  هاافتهی  آن پاس   داده ش ده اس ،. یابیها و عل،تفاوت یآش کارس از

 ،یو رعا یرس  اندر خدم، ش  تازیپ  یمهربان و عادل، و در ابعاد اجتماع  ییالگو  یص  داق، و عدال،، در ابعاد خانوادگ  ،یمظهر ص  بر، فروتن  یاس  )م)ص( در ابعاد فرد

دور ش نن مقام نبوت، و   یامور یکه حاو دهدیارائه م ش انیمتفاوت از ا  یکه ص ورت  گرددیس ن، بازماهل اتیاز روا  یتفاوت به بخش   وجه  اند.ش ده  ریتص و   یحقو  انس ان

 م؛یدیاکرم)ص( رس   امبریپ نانیدر مورد جانش    نیقیتفاوت، به تفاوت نگاه فر نیا  ییشرا  لیتحل در آور اس ،.موهون و ش رم یعص م، و حت  نیمخالف مواز یدر موارد

به تنزل   ریناگز  رمعص  وم،یغ  ینیجانش    رشیس  ن، با پذکه اهل  یاکرم)ص( دارد، در حال  یبرجس  ته نب  ریبا تص  و  ییبا   یبا اعتقاد به معص  وم بودن امامان، س  ازگار  عهیش   

 آشکار نباشد. یتا ناسازگار  ستنداکرم)ص( ه امبریپ  ریتصو 

 .سن،شیعه، اهل تصویر پیامبر،  ، سیره نبوی،اس)مپیامبر   کلیدواژگان:

شریع،، فلسفه و .  (یاسه یمقا  یو اهل سن، )بررس  عه ی ش  یثیدر متون حد)ص(  اکرم  امبریپتصویر  (.  1404)  مظفر، محمد حسن.  یمحمد.، و محمد  نژاد،ی .، غفوریپوربدخشان، محمد عل  دهی: شیوه استناد 
 . 1-10(، 3)3، اخ) 

 1404مرداد   14  ارسال:  یتار 

 1404آبان    ۷ :ی بازنگر  یتار

 1404آبان  24  :رشیپذ  یتار

 1404آذر  12 شاپ:  یتار

 

 صورت گرفته اس،. (CC BY-NC 4.0گواهی ) صورت دسترسی آزاد مطابق باانتشار این مقاله به تمامی حقو  انتشار این مقاله متعلق به نویسنده اس،.  1404 ©

 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0


 

 

The Portrayal of the Prophet Muhammad in Shiʿi and Sunni Hadith Texts  

(A Comparative Study) 

 

1. Mohammad Ali Pourbadakhshan: PhD Student, Department of Shia Studies, University of Religions and Sects, Qom, Iran 

2. Mohammad Ghafoorinezhad*: Associate Professor, Department of Shia Studies, Faculty of Shia Studies, University of Religions and Sects, Qom, Iran 

3. Mohammadhasan Mohammadi Mozaffar: Assistant Professor, Department of Shia Studies, Faculty of Shia Studies, University of Religions and Sects, Qom, Iran 

 

*Corresponding Author’s Email: ghafoori@urd.ac.ir 

 

Abstract 

The Holy Qurʾan and the hadith sources of both Shiʿi and Sunni Islam present the Prophet Muhammad as a truthful and comprehensive 

model for the individual, familial, and social dimensions of Muslim life. Despite the significant commonality in the two traditions’ 

approaches to depicting this image, there exists one very important difference: within the Sunni approach, certain reports can be found in 

which the Prophet’s image in the aforementioned domains is diminished. Employing a descriptive–analytical approach, the present study 

rereads and compares the authoritative hadiths of both groups in order to examine points of convergence and divergence in the prophetic 

image. The central question of the research concerns the reason for this difference between the two approaches, which is addressed through 

inquiries into how the Prophet is portrayed in Shiʿi and Sunni perspectives, the clarification of the differences, and an analysis of their 

causes. The findings indicate that in the shared approach of both groups—serving as the axis of convergence and a supra-sectarian model—

the Prophet of Islam is portrayed, on the individual level, as the embodiment of patience, humility, honesty, and justice; on the familial 

level, as a compassionate and fair role model; and on the social level, as a pioneer in service to others and in the observance of human 

rights. The point of divergence, however, relates to a portion of Sunni narrations that present a different image of the Prophet, containing 

elements unbecoming of the station of prophethood and, in some cases, contrary to the principles of infallibility and even degrading and 

shameful. In analyzing the reason for this difference, the study arrives at the divergent views of the two groups regarding the successors 

of the Prophet Muhammad: Shiʿism, with its belief in the infallibility of the Imams, exhibits a high degree of coherence with an exalted 

image of the Prophet, whereas Sunnism, by accepting the succession of non-infallible figures, is compelled to lower the image of the 

Prophet Muhammad so as to avoid an evident inconsistency. 

Keywords: Prophet of Islam; Prophetic Biography (Sīra); Image of the Prophet; Shiʿa; Sunnis.  

 
How to cite: Pourbadakhshan, M. A., Ghafoorinezhad, M., & Mohammadi Mozaffar, M. (2025). The Portrayal of the Prophet Muhammad in Shiʿi and Sunni Hadith Texts (A 

Comparative Study). Sharia, Philosophy and Ethics, 3(3), 1-10. 
 

Submit Date: 05 August 2025 

Revise Date: 29 October 2025 

Accept Date: 15 November 2025 

Publish Date: 03 December 2025 

© 2025 the authors. This is an open access article under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 

4.0 International (CC BY-NC 4.0) License.  
 

 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0


 شریعت، فلسفه و اخلاق 

 
3 

Extended Abstract 

The figure of the Prophet Muhammad occupies a central and irreplaceable position in Islamic theology, ethics, and 

civilization as the most complete manifestation of human perfection and divine guidance. Beyond his role as a 

messenger of revelation, the Prophet represents the integrated embodiment of moral excellence, rational wisdom, 

justice, mercy, and spiritual refinement, making his personality and conduct the primary reference point for 

individual, familial, and social life in Islam. Consequently, the manner in which his image is constructed and 

transmitted through religious texts—particularly hadith literature—plays a decisive role in shaping Muslim ethical 

consciousness and collective identity. Within Islamic intellectual history, both Shiʿi and Sunni traditions 

acknowledge the Prophet as an exemplary model; however, their respective hadith corpora occasionally diverge in 

the ways they portray his moral stature and behavioral integrity. Contemporary scholarship emphasizes that such 

portrayals are not neutral historical descriptions but interpretive constructions shaped by theological 

presuppositions, methodological commitments, and socio-political contexts. Modern studies in Islamic ethics and 

prophetic biography underscore the necessity of critically reassessing these portrayals in order to preserve the 

coherence between the Qurʾanic depiction of the Prophet as possessing “exalted character” and the transmitted 

reports attributed to him (1, 2). This study is situated within this scholarly concern and seeks to examine, through a 

comparative lens, how the Prophet’s image is articulated in Shiʿi and Sunni hadith traditions, with particular 

attention to the ethical implications of these portrayals (3, 4). 

In Islamic epistemology, knowledge of the Prophet’s character is derived from two primary sources: the Qurʾan as 

the foundational revelatory text, and the Sunnah as its practical and lived exposition preserved through hadith. 

While the Qurʾan consistently presents a sanctified, morally flawless image of the Prophet, hadith literature 

introduces a more granular and narrative-driven representation of his daily conduct, interpersonal relations, and 

social interactions. This narrative dimension, while invaluable for ethical emulation, also renders the prophetic 

image vulnerable to distortion through unreliable transmission, interpretive bias, or theological accommodation. 

Comparative hadith studies demonstrate that while Shiʿi and Sunni scholars share many core ethical narratives 

regarding the Prophet, divergences emerge in specific reports that touch upon issues of fallibility, moral judgment, 

or behavioral propriety. These divergences necessitate a methodological distinction between the normative 

prophetic model—rooted in Qurʾanic ethics—and the descriptive narratives transmitted through hadith, which must 

be evaluated critically (5). By conceptualizing the “image of the Prophet” as a structured ethical and symbolic 

construct rather than a mere historical record, this study frames hadith analysis as an inquiry into moral meaning-

making processes within Islamic traditions. 

Methodologically, the study employs a descriptive–analytical approach, drawing exclusively on authoritative Shiʿi 

and Sunni hadith sources to extract and compare representations of the Prophet across three interconnected domains: 

individual ethics, family life, and social conduct. The analysis focuses on the semantic content of the narrations and 

their ethical implications rather than on technical isnād criticism, allowing for a thematic comparison of how 

prophetic virtues are emphasized, contextualized, or problematized. In the shared corpus of both traditions, the 

Prophet is consistently depicted as the paragon of patience, humility, honesty, justice, generosity, courage, and self-

restraint. Narrations emphasize his simple lifestyle, aversion to luxury, commitment to truthfulness, compassion 

toward the weak, and unwavering commitment to justice, portraying him as a moral exemplar whose personal 

conduct reinforced his prophetic mission (6-8). These shared depictions extend to his familial life, where he appears 

as a compassionate spouse, an attentive father, and an active participant in household responsibilities, embodying a 

model of mutual respect and emotional care within the family unit (16, 21). Similarly, in the social sphere, both 

traditions portray him as deeply committed to social justice, public service, solidarity with the marginalized, and 

the cultivation of communal harmony (13, 23). 

Despite this extensive common ground, the comparative analysis reveals a distinct point of divergence in certain 

Sunni narrations that attribute behaviors to the Prophet which appear inconsistent with Qurʾanic ethics and the 

doctrine of prophetic impeccability. These include reports suggesting lapses in ritual performance, exposure to 



 ۳، شماره ۳دوره 

 
4 

sorcery, excessive forgetfulness, or conduct that conflicts with standards of modesty and moral restraint. From the 

Shiʿi perspective, such narrations are viewed as incompatible with the essential moral integrity of prophethood and 

are therefore rejected or reinterpreted. Sunni hadith literature, while often acknowledging the Prophet’s moral 

superiority, preserves these reports within broader theological frameworks that allow limited human vulnerability 

in prophets. The study argues that these divergent portrayals cannot be adequately understood without reference to 

underlying theological assumptions, particularly concerning the nature of prophetic infallibility and its continuity 

after the Prophet’s death (5, 20, 24). The ethical tension generated by these narrations raises important questions 

about the coherence of prophetic authority and the didactic function of hadith within Islamic moral pedagogy. 

A key analytical finding of the study is that differences in the prophetic image are closely linked to divergent views 

on political and religious succession after the Prophet. Shiʿi theology, grounded in the belief in the infallibility of 

the Imams, necessitates a consistently exalted and flawless image of the Prophet to maintain theological coherence 

between prophethood and divinely guided leadership. By contrast, Sunni acceptance of non-infallible successors 

creates a discursive space in which aspects of human fallibility are retrospectively attributed to the Prophet, thereby 

normalizing imperfections in post-prophetic leadership. This theological dynamic helps explain why certain 

narrations that appear to diminish the Prophet’s moral stature were transmitted and preserved within Sunni 

collections. From an ethical standpoint, the study emphasizes that such narrations risk undermining the Prophet’s 

function as an absolute moral exemplar and may generate confusion in moral reasoning and religious emulation. 

Consequently, the study advocates for a principled reassessment of hadith material based on ethical coherence, 

Qurʾanic consistency, and the preservation of prophetic dignity as a foundational element of Islamic moral thought. 

In conclusion, this comparative study demonstrates that while Shiʿi and Sunni hadith traditions share a substantial 

and ethically rich portrayal of the Prophet Muhammad as a universal model of moral excellence, significant 

differences emerge in specific narrations that reflect deeper theological commitments regarding infallibility and 

authority. The findings suggest that the most coherent and unifying image of the Prophet is the shared ethical model 

that emphasizes his perfection in character, compassion in family life, and justice in social engagement. Divergent 

portrayals, rather than reflecting historical reality, are better understood as products of interpretive and theological 

accommodation. Re-centering the prophetic image around its shared ethical core offers a constructive path toward 

intellectual convergence, moral clarity, and the preservation of the Prophet’s sanctified status as the enduring 

foundation of Islamic ethical life.  

  



 شریعت، فلسفه و اخلاق 

 
5 

 مقدمه 

اکرم مصطفی  ،پیامبر  محمد  به )ص(حضرت  تامعالی  مثابه،  الگوی  و  انسانی  کمال  مظهر  الهیاتی،    ترین  تنم)ت  ثقل  مرکز  در  الهی،  حیات 

شناختی و اخ)قی جهان اس)م قرار دارد. عظم، وجودی آن حضرت، فراتر از مقام نبوت و رسال،، در تبلور جامع تمامی فضایل انسانی و  معرف،

ی  ویژه در عرصه ی نبوی، به ی شخصی، و سیره ملکوتی همچون هدای،، حکم،، عق)نی،، عدال، و رحم، متجلی اس،. واکاوی ابعاد شندسویه 

ی اس)م، بلکه برای بازسازی گفتمان اصیل زیس، دینی و تحقق وحدت معرفتی و تمدنی ام،  تنها برای تبیین جوهره اجتماعی، نه   سلو اخ)  و 

 .(2, 1)  آیدشمار مینیادین و انکارناپذیر به اس)می، ضرورتی ب

و    یانی عنوان متن وحبه   میاستوار اس،: نخس،، قرآن کر  ن یادیاکرم)ص( بر دو رکن بن  امبر یپ  ره یو س  ، یاس)م، شناخ، شخص  یدر منظومه معرفت

جامع و    یمای، س  (21)أحزاب:    الله اسوة حسنة«رسول  یو »لکم ف  (10۷)أنبیاء:    «از جمله »رحمةً للعالمین  ،یمتعدد  اتیکه در آ  نینخست  یِمنبع اله

 ات یاز ح  نگریو جزئ  ینیع  یبازتاب  ،یخیتار   یهاو گزارش  ثیاحاد  ات،یکه در قالب روا  ی و دوم، سن، نبو  د؛ ینمایم   میرا ترس  حضرت  یقدس

نقش    ،یسن، نبو  نییبت  یِمعرفت  رساخ،ی مثابه زبه   یثیمتون حد  ان،یم  نی. در ادهدیآن حضرت ارائه م  یاجتماع  یهاو کنش  یمنش اخ)ق  ،یقدس

 . (3)  اندگشته  یدر مکاتب گوناگون اس)م یتیو ترب یاخ)ق ، یفقه یهانظام نیتکو سازنه یکرده و زم فایا ینید  س،یگفتمان ز یدر بازساز یدیکل

ک)م،    یهادر حوزه   یشناختو روش  یمعرفت  یهاو اهل سن،، تفاوت   عهیمکاتب ش  انیم  یاعتقاد  یدر اصول و مبان  نیادیبن  یهایی با وجود همگرا

ها، خود  تفاوت  نیگردد. ا زیواجد تما یاکرم)ص( در موارد متعدد امبریپ ،ی سبب شده اس، که برداش، هر مکتب از شخص اس،یفقه، رجال و س

رو،    نی. از ادهدینشان م ی و منش نبو  ره یاز س  ی اژه یو  ی هاو تمرکز بر جنبه   ث یاحاد  ییمحتوا  نش یساختار و ش  ،، یرا در قالب تفاوت در نحوه روا

 .(4) کرده اس، ائهار حضرتاز  زیپوشان اما متماهم  یریخاص، تصو ی اجتهاد کردیو رو ی هر مکتب با اتکا به منابع اختصاص

ای پیرامون  فرقهوگوی میان سازی نقاط اشترا  میان شیعه و اهل سن، اس، تا زمینه گف، ها، بلکه برجسته هدف این پژوهش، نه تنها بررسی تفاوت

تواند محور همگرایی ام، اس)می باشد و الگویی می  اکرم)ص(   اند که اخ)  و سیره پیامبرسیره نبوی فراهم شود. تحقیقات تطبیقی نوین نشان داده 

ارائه دهد و به    حضرتفرامذهبی برای تنمل اخ)قی و معنوی ارائه کند. این مطالعه با رویکرد علمی و منصفانه، ت)ش دارد شناختی مشتر  از  

  امبریپ ریتصو نیی و تب لیپژوهش بر تحل  نی ا یپرسش محوربه این ترتیب    .های جانبدارانه یاری رساندتقوی، همدلی میان مسلمانان و پرهیز از تقابل 

  ش یدای عوامل مؤثر بر پ  یو بازخوان  ریتصاو  ن یابعاد اشترا  و افترا  ا  ییبر شناسا  د یو اهل سن، متمرکز اس،، با تنک   عه یش  یثیاکرم)ص( در منابع حد

 ز یتما  ییشرا  نیی داشته باشند و به تب  شه یهر مکتب ر  یفرهنگ  یهانه یو زم  یشناخترجال   ،یخیتار  ،یک)م  یهادر حوزه   توانند ی عوامل م  ن یها. اتفاوت 

 کمک کنند. ی نبو ره یو س ، ینسب، به شخص یثیحد ی هانگرش ییو همگرا

  ث یکه از خ)ل متون و احاد  شودیم  فیتعر  یمفهومی،  ساختار ذهن  کیمثابه  اکرم)ص( به   امبریپ  ر«یمفهوم »تصو  ،یشناسث یو حد  ینیدر مطالعات د

و    یرفتار  یهایژگی، ویمند از صفات اخ)قنظام   یبیترک   ر، یتصو  ن یاس،. ا  کیوگرافیب  ای  یخیصرفاً تار  ییبازنما  کیو فراتر از    ردیگیشکل م

قابل   یمتن   ریو تفس  ییمعنا  یندهایاز فرآ  یعنوان محصول و به   شودیرا شامل م یو اجتماع یخانوادگ  ،یفرد  یهادر عرصه   حضرتمتنوع    یهانقش 

 ،یک)م  یهانه یزم  ریتح، تنث   کنند،یمنتقل م  ث ینقل احاد  قیو محدثان از طر  انیکه راو  ییهاها و نگرشارزش  م،یمفاه  ند،یفرآ  ن یاس،. در ا  لیتحل

با تفاوت   عهیو ممکن اس، در مکاتب مختلف، همچون ش   ردیگی ها شکل مآن   یو فرهنگ  یخیتار   ب، یترت  نیهمراه باشد. بد  ییهاو اهل سن،، 

 ییعنوان الگوبه   ایشانکه امکان شناخ،    حضرت اس،  یو اخ)ق  نیبلکه تجسم نماد  ،یخیتار  ،یواقع  کینه تنها بازتاب    اکرم)ص(  امبریپ  ریتصو

 . (5)  آوردی مخاطب فراهم م یرا برا ینیو د یاجتماع ،یاخ)ق



 ۳، شماره ۳دوره 

 
6 

با رویکرد توصیفی و تحلیلی و استفاده از منابع حدیثی معتبرا به استخراج سیمای اخ)قی پیامبر اکرم)ص(  سن،در شیعه و اهل   ین پژوهش  در  ، 

اس،. تمرکز مطالعه    حضرت رسول)ص( شخصی،  تمییز سره از ناسره در ترسیم  معتبر از غیرمعتبر و    رویکردپردازد. هدف اصلی، تفکیک  میفریقین  

هاس، و بررسی سندشناسی در حیطه تحقیق قرار ندارد. این رویکرد امکان مقایسه دقیق میان تصویر  بر محتوای روایات و در  عرفی مفاهیم آن 

 آورد.اشترا  و امتیاز این دو رویکرد را فراهم میدر منابع حدیثی شیعه و اهل سن، و بازنمایی  پیغمبر اکرم)ص(

های مختلف فردی، سن، در بخشی از بازنمایی تصویر شخصی، و سلو  رسول اکرم)ص( در عرصه مساله پژوهش، شرایی تمایز رویکرد اهل

برد. ناظر به این مساله، به این  انجامد و جایگاه قدسی آن حضرت را زیر سوال میخانوادگی و اجتماعی اس، که به تنزل شهره درخشان ایشان می 

میان    ای آ  ؟شودبازنمایی میشگونه    یمنابع سن  درتصویر آن حضرت    ؟اس،شگونه    عهیدر منابع ش  اکرم)ص(  امبریپ  ریتصوپردازیم:  ها میپرسش

 گوییم.ها پاس  میتوان تحلیل نمود؟ و در ادامه به آن این تفاوت رویکرد را شگونه می وجود دارد؟  یتفاوت معناداررویکرد فریقین در این زمینه 

 منابع فریقینم)ص( در سلاتصویر پیامبر ا

 الف. رویکرد مشترک در ترسیم تصویر پیامبر اکرم)ص(

پیامبر اکرم)ص( از کودکی دارای اخ)  برجسته، صبر و بردباری بودند و تجربیات زندگی مانند شبانی و سفرهای تجاری با عمویشان   ابعاد فردی:

شود و تنکید داشتند که دل مردم با اخ)  نیکو  شخصی، ایشان را شکل داد اخ)  ایشان به دو بخش »اخ)  فردی« و »اخ)  حکومتی« تقسیم می

و زندگی شخصی ساده و فروتنانه داشتند؛ کفش و   ( 7)  اخ)  بودندایشان بخشنده، شجاع، راستگو، وفادار و خوش  .(6) آید نه دارایی به دس، می

  معیش، ایشان شامل نان جو و خرما بود و به دنیا دل نبستند   (.195الب)غه، خطبه  )نهج   کردندزدند و از زین، و تجمل پرهیز میلباس خود را وصله می 

های ایشان  طبعی از ویژگیحیا، مزاح و شوخ   . (6)   کردندبا مردم با مدارا رفتار می  و  ( 8)  همواره در عدال، پیشتاز بودند   (. حضرت160)همان، خطبه  

 . (10) ساختندنمودند و دیگران را با لطاف، شاد می و در مزاح، حق را بیان می  (9)د کردندختران پش، پرده باحیا رفتار می مثلبود؛ 

تربی،    . (12)  و در فتح مکه با دشمنان خود با جوانمردی و گذش، برخورد نمودند  ( 11)   پیامبر اکرم)ص( پیمان »حلف الفضول« را رعای، کردند 

و تنثیر عمیقی در جذب    (12)  زیستی، قناع، و پرهیز از تجمل بود ، ساده (6)   ، حسن معاشرت(13)   رفتاری ایشان شامل احسان، کمک به نیازمندان

 داش،. ها دل

حتی در مواجهه با آزارها و  .  (14)   شمردنددانستند و صبر، بردباری، اخ)  نیکو و پارسایی را از ضروریات زندگی میارزش میایشان دنیا را بی

همواره فروتن بود؛ غذا    . حضرت رسول)ص((15)د  کردنجویی خودداری کرده و برای هدای، مردم دعا میها مانند جنگ احد، از انتقامشکس، 

سخن   .(16)  خوردن بر زمین، سوار شدن بر ا غ بدون پا ن، دوشیدن بزها، پوشیدن لباس پشمینه و س)م به کودکان را تا پایان زندگی تر  نکرد

پیامبر اکرم)ص(    . (10)   نمودانگیز پرهیز میداش،، از سخن لغو و تفرقه کرد و زبان خود را برای سخنان مفید و الهی نگه میدیگران را قطع نمی

 . (10)  عیار در کنترل خشم و بردباری بودند الگویی تمام 

به    و   (10)   دهنده احترام، حیا و نیکوکاری بودرفتارشان با مردم، خانواده و اصحاب نشان   ؛(14)   خلقی بودندو خوش  (7)  یشان مظهر ادب الهیا

برحذر می  (13)   سخاوت توصیه از بخل  نشستن و غذا خوردن جلوه می  .(9)  داشتندو  نگاه، سخن،  ایشان در  لبخند سخن ک ادب  با  رد، همواره 

 . (9)  و آراسته بودند ( 13)  بوو خوش گفتندمی

 . (15)  دادند میایشان همواره عفو و گذش، داشتند و بدی را با بدی پاس  ن ؛ (15)  شدصبر ایشان حتی در برابر دشمنان و منافقان حفظ می



 شریعت، فلسفه و اخلاق 

 
7 

کردند و قرآن نیز رحم، را رعای، می   ( 14)   و کودکان  ( 17)   و احترام به همسران   ( 16)   جو بود و مشارک،   ( 10)   با خانواده مهربان  اکرم)ص(   پیامبر

آموزش   ی برای و در پاس  به درخواست  ( 18)  دانستند صداق، را از برترین فضایل انسانی می   (. حضرت128اس، )توبه:    و مهربانی ایشان را تنیید کرده 

 اخ)  هستندترین افراد به ایشان در قیام،، راستگو، امانتدار، وفادار و خوشایشان بیان کردند که نزدیک .(7)  ، تنها فرمودند: »دروغ نگو«اخ)قی

 (.11۷)نحل:  داند ترین گناهان کبیره میکند و دروغ را از بزرگقرآن نیز صداق، را معیار ایمان معرفی می. (18)

خلقی را اساس دعوت خود قرار و محب،، اخ)  نیکو و خوش  (17)  دانستندپیامبر اکرم)ص( خدم، به مؤمنان و رفع نیاز برادر دینی را عبادت می

  و شجاع،  (9) در میدان جنگ شجاع و پیشرو بود  ایشان .(12) کردند  ؛ حتی در فتح مکه مهربانی و عفو را جایگزین انتقام (159عمران: )آل   دادند

 .(7) دانستند را ارزشمند می 

و توکل و    ( 13)   پرداختندها به تهجد و نماز می ؛ شب (13)   داشتند   گیریششم  و تواضع   یزیستو ساده   رگزاری بودند ایشان نمونه عبادت، دعا و شک

دانستند و قرآن و سن، بر کسب دانش الهی  ایشان ارزش طلب علم را برابر با عبادت می  . (19)   دانستند اعتماد به خدا را همراه با ت)ش عملی می

 . (7)  تنکید دارند

ترین نمونه اخ)  قرآنی بودند؛ عایشه نیز تنکید کرده که »اخ)  رسول خدا)ص(  پیامبر اکرم)ص( تجسم عینی قرآن و کاملابعاد خانوادگی:  

.  شوندها محسوب میهای قرآن بود و ایشان از نظر اخ)قی الگوی تمام انسان رفتار، گفتار و کردار ایشان کام)ً مطابق با آموزه  .(20) قرآنی اس،«

 .(10)  و همواره آماده خدم، به همسر و فرزندان بودند  (16)  بردبار بودندبسیار  در زندگی خانوادگی نیز مهربان، عطوف و 

در امور روزمره منزل نیز مشارک، داشتند؛ از جمله وصله کردن کفش و لباس، دوشیدن گوسفند و شتر، آسیاب کردن آرد و   حضرت رسول)ص(

ایشان در   .پذیری و اهمی، همکاری و احترام در خانواده بوداین رفتارها نشانه تواضع، فروتنی، ارزش کار و مسئولی، .  (21) آماده کردن آب وضو 

و وق، خود را بین عبادت، امور شخصی و    (9)  نشستنددادند، با آنان سر یک سفره میزندگی روزمره نیز همدلی و مشارک، با خانواده را نشان می 

 . (14) کردندخانواده تقسیم می 

همچنین    . (22)  تنکید داش، که زن و شوهر نسب، به یکدیگر حقوقی دارند و رعای، آن موجب آرامش و استحکام خانواده اس،  اکرم)ص(   پیامبر

   .(23) کردندنوازی و احترام به دیگران بودند و بدون توجه به جایگاه اجتماعی، نیازهای مهمان را برطرف مینمونه مهمان حضرت

کنند هر مسلمان مسئولی،  دانند و تنکید میپیامبر اکرم)ص( اهمی، کمک به برادر مؤمن را برابر با پاداش عبادات طو نی میابعاد اجتماعی:  

ای دارد و خداوند به خادمان مسلمانان پاداشی  رسانی به مسلمانان ارزش ویژه . خدم، (17)   اجتماعی دارد و باید به رفع نیازهای دیگران اهتمام ورزد

 . (13)  و اطعام مؤمنان پاداشی دارد که تنها از جانب خدا قابل شمارش اس، (13)  کندشدگان عطا میبرابر تعداد خدم، 

برادری و مشارک، فعال اجتماعی را تشویق میاین آموزه  ایجاد جامعهها همدلی،  پیامدهای عملی آن شامل  ای مهربان، تقوی، وحدت  کنند و 

در رفتارهای روزمره خود همچون در اختیار گذاشتن    اکرم)ص(   پیامبر .  اس)می، توسعه کارهای خیرخواهانه و کاهش مشک)ت اجتماعی اس،  

نشان  را  مردم  با  شایسته  رفتار  و  احترام  اهمی،  ادب،  رعای،  یا  مهمان  برای  خود  اقدامات .  ( 23)دادند    متکای  این  از  بهره شخصی  هیچ  ایشان 

 .این رفتارها نقش مؤثری در جذب مردم به دین و تقوی، روابط اجتماعی داش،(.  23)شوری:  خواستندنمی

بیماران و حضور در تشییع جنازه بود)ص(های مهم اخ)  اجتماعی پیامبر اکرمیکی از جلوه  به    ، عیادت  که روابط اجتماعی را تقوی، و توجه 

و پیروی از آن    (23)  بر پایه برادری، همدلی، ایثار و فداکاری بود  حضرتاخ)  اجتماعی  .  کردنیازهای دیگران و یادآوری مرگ را فراهم می

صبر را در ابعاد شو ،    ، (22)سنگ خوردن توسط مخالفین  ها و آزارها مانند  ایشان با صبر در برابر دشنام .  سازدای عاد نه، همدل و انسانی میجامعه

 . (16)  کردندو خشم خود را تنها در دفاع از حق آشکار می (13)   ترس، زهد و انتظار تقسیم کردند



 ۳، شماره ۳دوره 

 
8 

 سنت در تنقیص شخصیت پیامبر اکرم)ص( ب. رویکرد متفاوت اهل

  ات یروا  یاما برخ  شود،یشناخته م  یو اجتماع  یخانوادگ  ،یدر ابعاد فرد  یو رفتار  یکامل اخ)ق  یعنوان الگواس)م)ص( به   امبریپابعاد فردی:  

منجر شده    شانیا  یاخ)ق  گاه یجا  دنیاند که به شالش کشرا نقل کرده   ی نبو  ی ناپسند و ناسازگار با شنن وا   یمندرج در منابع اهل سن، رفتارها 

  ی ،در مواجهه با انقطاع وح  یاقدام به خودکش،  (20)  دشنام دادن به مسلمانان   ،بول کردن  ستاده یا  کنیم:جا به برخی موارد اشاره میدر این   اس،.

 یهابا آموزه  اتیروا ن یا .(5)  ازدواج با او و ییبایبخاطر ز زیکن یریگبازپس،  (20) میتیطفل   نینفر، به قبله، نسب  یینکردن آداب دستشو ،یرعا

شنن نبوت را تنزل داده و    ،یاتیروا  نیشن  .کند یم   یمعرف  (4)قلم:    م«یرا »عَلى خُلُقٍ عَظ  حضرت رسول)ص(اند؛ قرآن  در تعارض  یو سن، نبو  یقرآن

 یریتا تصو  گردد   یابینقد و ارز  ات یروا  ن یا  ضروری اس،   ن، ی. بنابرابردیسؤال م  ریرا ز  اکرم)ص(   امبریپ  یتگریهدا  ، یو مشروع  یاخ)ق  گاه یجا

 .ارائه شود ایشان از  عتبرو هماهنگ با قرآن و سن، م انهیگرامستدل، واقع 

در منابع اهل سن،، برخی روایات به پیامبر اکرم)ص( در بعد خانوادگی نسب، داده شده که با شنن نبوت و اخ)  اس)می ابعاد خانوادگی:  

با این  ؛  (20)  عنوان اسوه اخ) ، حیا و عدال،، خود افشای مسائل خصوصی زناشویی را ممنوع دانسته اس،، به)ص(ناسازگار اس،. پیامبر اس)م

کند: با همسرانش در حضور دیگران نقل شده اس،، مانند حدیثی که عایشه بیان می  حضرتحال، در برخی روایات، جزئیاتی از روابط زناشویی  

هایی شنین نقل(.  2۷2تا، ص)نیشابوری، بی   کنندغسل میآمیزش و    اندهد که شگونه با همسرشتوضیح میای  به مرد غریببه در حضور او    )ص(پیامبر

تردید اس، ناسازگار و محل  ابوکبشه  .با اصول اخ)قی و حیا  نامحرم   )ص(پیامبرگوید:  که می  برخی روایات دیگر، مانند روای،  با دیدن زنی 

منظر عقل، شریع، و شنن نبوت قابل قبول نیس،    این روای،که    ( 5)تحریک شده و برای جماع از نزد اصحابش برخاس، و به نزد همسرش رف،  

  یا و شرک، در مجالس زنانه    (20)  هایی درباره عدم رعای، عدال، میان همسرانهمچنین روای، .  گیردو اعتبار این روایات مورد پرسش قرار می

موضوع همبستر شدن   (.21و احزاب:  6)نساء:   مغایرت دارد حضرتهای قرآنی و شنن ها، با آموزه عروسی با شنیدن اشعار و ترانه  حضور در مراسم

شناسی ، اما لغ، (24)  نیز در برخی روایات نقل شده اس،، اگرشه ابن حجر آن را به »مباشرت ظاهری« تفسیر کرده دوره خاص زنانه  با زنان در  

 . اس، و تفسیر ابن حجر با ظاهر متن هماهنگی ندارد آمیزشدهد که »مباشرت« غالباً به معنای نشان می

که از رسول اکرم)ص(  شنان   برای تشخیص درستی حدیث،اس،. از جمله معیارها  به طور کلی، این روایات محل دق، و سنجش سندی و محتوایی  

بنابراین، این  .  (5) تواند به آن حضرت بازگردد  نمیتنثیر روحی و اخ)قی آن بر مؤمنان اس،: اگر حدیث موجب نفرت و انکار شود،    نقل شده،

 .های نادرس، اس،دسته روایات نیازمند بررسی دقیق و پا یش در راستای حفظ حرم، نبوت و جلوگیری از برداش، 

دهند. در نماز بر جنازه را مخدوش جلوه می  اس)م)ص(   اند که شنن و عصم، پیامبر احادیثی نقل کرده برخی منابع اهل سن،  ابعاد اجتماعی:  

همچنین احادیثی درباره .  کندنازل شد که عملکرد عمر را تنیید میآیه  اعتراض کرد و پس از نماز    )ص(عبدالله بن أبی، عمر بن خطاب به پیامبر

ها برخی روای، .  ، و فراموشی برخی آیات قرآن(8)   فراموشی تشهد در نماز  ،(20)  نقل شده اس،: فراموشی در رکعات نماز  حضرتفراموشی  

  اکرم)ص(   پیامبر  این نقل موهوم که  همچنین.  (5)   که مدت آن تا شش ماه ذکر شده اس،  کنندرا هدف سحر توسط لبید بن اعصم معرفی می  حضرت

ها در  نقل این مجموعه  .  (5)   اندها شرک، داشته پیش از بعث، در مراسم قربانی ب،اینکه  و    اندیقین خود را کمتر از حضرت ابراهیم معرفی کرده 

پیامبری تضاد دارد و  و شئون  اند که با عصم،، یقین و مقام  هایی نقل کرده دهد که برخی منابع اهل سن، روای، نشان میمورد پیامبر اکرم)ص(  

 د. را فراهم آور )ص( ممکن اس، زمینه سوءتفسیر و تضعیف جایگاه پیامبر اس)م



 شریعت، فلسفه و اخلاق 

 
9 

 گیرینتیجه

ی شخصی، پیامبر اکرم)ص( )فردی، خانوادگی، گانه سن، در ترسیم ابعاد سه اهلپژوهش حاضر با هدف بازخوانی تطبیقی احادیث معتبر شیعه و  

 ها( قابل تبیین اس،. یابی تفاوتاجتماعی(، به نتایج روشنی دس، یاف، که در دو محور اشترا  )الگوی فرامذهبی( و افترا  )عل، 

 گرایی: الگوی فراگیر نبوی . محور هم1

عنوان مظهر کمال انسانی و  بررسی تطبیقی منابع حدیثی دو مکتب نشان داد که در یک هسته مشتر  و مورد توافق، سیمای پیامبر اکرم)ص( به 

 الگوی تام )أسوة حسنة( مورد پذیرش کامل قرار دارد: 

ای از صبر، فروتنی، صداق،، عدال،، سادگی زیس،، و کنترل کامل بر نفس و  ابعاد فردی: حضرت)ص( در این بعد، مظهر برجسته  •

 شود.گرایی و تربی، اخ)قی مسلمانان در تمامی مذاهب محسوب میها، محور هم اند. این جنبه خشم تصویر شده 

محوری، احترام متقابل و مشارک، عملی در امور زندگی  ابعاد خانوادگی: الگوی ایشان در این عرصه، مبتنی بر مهربانی، عدال، •

 نهد.مشتر  بوده اس،؛ رفتاری که بنیان خانواده اس)می را بر پایه محب، و انصاف بنا می

انسانی، همدلی با محرومان، و  ابعاد اجتماعی: پیامبر اکرم)ص( در تعام)ت اجتماعی، پیشتاز خدم، • رسانی، رعای، مطلق حقو  

 اند که تجلی روشن رحم، للعالمین بودن ایشان اس،. ایستادگی عملی در برابر ظلم معرفی شده 

 یابی ک)می. محور افترا : تنقیص شهره حضرت و ریشه 2

همان  اساسی،  افترا   اهل وجه  به  منسوب  از روایات  بخشی  اشاره شد، در  بیان مسئله  نمایان میطور که در  ارائه  سن،  متفاوت  شود که تصویری 

تلقی  می انسانی  بنیادین اخ)  و کرام،  موازین  مواردی حتی مخالف  و در  نبوی،  مقام عصم،  از شنن  اموری دور  تصاویری که حاوی  دهد؛ 

 گردد. می

 کند:تحلیل شرایی این تفاوت رویکرد، ما را به تفاوت بنیادین میان فریقین در مسئله کلیدی جانشینی پیامبر)ص( هدای، می

متعالی، منزّه رویکرد شیعی: با اعتقاد راس  به عصم، ب)فصل ائمه اطهار )ع( پس از پیامبر)ص(، سازگاری معنایی با یی با مفهوم تصویر   •

معصوم،   امام،  تداوم  تا  اس،  اکرم)ص( ضروری  نبی  مطلق  منظر، حفظ عصم،  این  در  دارد.  اکرم)ص(  از رسول  معصوم  کام)ً  و 

 سازگاری منطقی یابد.

ناشار فضایی برای تعدیل و تنزل تصویر نبوی در برخی  سن،: در مقابل، پذیرش جانشینی غیرمعصوم در ساختار خ)ف،، به رویکرد اهل  •

های تاریخی/اجتماعی صورت گرفته  کند. این تنزل، در مواردی برای توجیه رفتارهای خلفا یا حفظ سازگاری با برخی روای، ابعاد باز می

های انسانی یا رفتارهای صرفاً اجتماعی، به سیره نبوی سرای، داده شده تا ناسازگاری آشکار  اس،؛ به این صورت که بخشی از ناگزیری

 میان مقام عالی نبوت و اعمال خلفای غیرمعصوم، کمرنگ شود. 

رسیم که الگوی صحیح و مستند از شخصی، پیامبر اکرم)ص(، همان الگوی مشتر  و جامع در هر سه بعد اس،  بندی میدر نهای،، به این جمع 

ی تفسیر و روای، حدیثی های موجود، نه ناشی از تفاوت در مقام نبوت، بلکه نتیجه کند. تفاوت که عصم، ذاتی و کمال مطلق ایشان را منعکس می

ویژه در زمینه مسئله جانشینی، موجب برجسته شدن روایاتی شده که نیازمند نقد  سن،، به های ک)می و سیاسی اس، که در مکتب اهلمتنثر از زمینه 

 های آتی حفظ شود. و پا یش دقیق بر اساس موازین عصم، اس، تا شهره درخشان و قدسی ایشان به درستی برای نسل 



 ۳، شماره ۳دوره 

 
10 

 مشارکت نویسندگان

 در نگارش این مقاله تمامی نویسندگان نقش یکسانی ایفا کردند. 

 تعارض منافع 

 .وجود ندارد یتضاد منافع  گونهچ یانجام مطالعه حاضر، ه در

 موازین اخلاقی

 در انجام این پژوهش تمامی موازین و اصول اخ)قی رعای، گردیده اس،.

References 

1. Bowering G. Islamic Political Thought: An Introduction: Princeton University Press; 2019. 
2. Ramadan T. In the Footsteps of the Prophet: Lessons from the Life of Muhammad: Oxford University Press; 
2007. 
3. Brown JAC. Misquoting Muhammad: The Challenge and Choices of Interpreting the Prophet's Legacy: 
Oneworld Publications; 2014. 
4. Ayoub M. The Qur'an and Its Interpreters: State University of New York Press; 2014. 
5. Shaybani A. Musnad Ahmad ibn Hanbal. Beirut: Mu'assasat al-Risalah; 1995. 
6. Ibn Babawayh M. Ma'ani al-Akhbar. Qom: Islamic Publications Office; 1982. 
7. Majlisi MB. Bihar al-Anwar. Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi; 1983. 
8. Ibn Majah M. Sunan Ibn Majah. Damascus: Dar al-Risalah al-Alamiyyah; 1998. 
9. Tabarsi F. Makarim al-Akhlaq. Qom: Al-Sharif al-Radi; 1991. 
10. Ibn Babawayh M. Al-Khisal. Qom: Jami'ah Mudarrisin; 1983. 
11. Baghdadi M. Al-Munammaq fi Akhbar Quraysh. Beirut: Alam al-Kutub; 1985. 
12. Qurtubi Y. Al-Isti'ab fi Ma'rifat al-Ashab. Beirut: Dar al-Jil; 1992. 
13. Kulayni M. Al-Kafi. Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyah; 1984. 
14. Ibn Babawayh M. Al-Amali. Tehran: Ketabchi; 1983. 
15. Yahsubi I. Al-Shifa bi-Ta'rif Huquq al-Mustafa. Beirut: Dar al-Fikr; 1994. 
16. Ibn Babawayh M. Uyun Akhbar al-Rida (AS). Tehran: Jahan Publishing; 1983. 
17. Ibn Babawayh M. Man La Yahduruhu al-Faqih. Qom: Islamic Propagation Office; 1990. 
18. Tusi M. Al-Amali. Qom: Dar al-Thaqafah; 1993. 
19. Nuri H. Mustadrak al-Wasa'il wa Mustanbat al-Masa'il. Qom: Al al-Bayt (AS) Institute; 1902. 
20. Nishaburi M. Sahih Muslim. Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi. 
21. Daylami H. Irshad al-Qulub ila al-Sawab. Qom: Al-Sharif al-Radi; 1992. 
22. Ibn Abi Shaybah A. Al-Musannaf. Riyadh: Dar Kunuz Ishbilia; 2004. 
23. Isfahani M. Akhlaq al-Nabi wa Adabuhu (The Ethics and Manners of the Prophet). Riyadh: Dar al-Muslim; 
1998. 
24. Asqalani A. Fath al-Bari fi Sharh Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Ma'rifah. 
 


